的地方也是最安全的地方,所以在六十四卦中,凡是有坎卦 的卦, 坎的当中的那一爻, 几乎都是吉利的。另一种解释, 坎的中爻,正象征通过了危险而达到目的。因为坎卦、无论 在内卦还是外卦、它的中爻都是在这一卦的当中、如果是在 内卦的话,这一爻是第二爻,坎在外卦则是第五爻,都是在 当中, 是好的, 是中正之爻。所以本卦六四的象, 意谓有超 越危险的本领,同时它也得到初九的帮助,因为六四是阴爻。 再就等待和需要来说,等待到最紧要的关头,也是最危险、 因为紧要的关头才是成败的所决。有出血的代价、才有成功 的可能。从这些体念、让我更深深地觉得、易象、易理颇值 得深玩。文王所系的字固然是就他的体念所写的,我们不应 该泥于文字,但文王之辞,是就象所系,都有落实和空灵的 两层意思。正因为如此, 才没有把我们的路挡死, 可以让我 们凭自己的智力、智慧和经验去理解,正如真正中国的禅师, 从来不会给学生说破,都是让学生自己去悟。拿这个洞穴的 穴来说,可以解作穴居的房子,也可以解为陷人的坑和危险 的信号, 究竟如何去解, 见仁见智, 知浅者见浅, 知深者见深。

我曾说过,进入了六十四卦,三百八十四根爻,就是进入了现象界。而现象界的一切,是落实的、具体的,一是一,二是二,但中国哲学寓形而上于现象,中国哲学是把形而上放到现象里的,西方是形而上和现象分开的,中国是形而上和现象打成一片。这一点,大家一定要注意。因此在中国哲学的范畴,现象界中依然有形而上的天地。《易经》的卦辞,便提供给我们这一天地。我们虽然进入了现象界,却不要泥

Evaluation Warning : The document was created with Spire.PDF for Python.

于现象。由于现象是变化的,因此《易经》的形而上之道也是变化中的不变,也是活泼的。这与西方的形而上不同,西方的形而上讲 being,being is being,非常权威,非常固定的。西方的形而上学是抽象的,抽象得不容我们体验,《易经》的形而上则不然。虽然在《易》卦之前,是无私、无为的境界,是起脱现象的,可是却可以休养,进入了现象之后,仍然可以以自己不同的智慧、经验,做形而上的鸟瞰,反观以突破形而上的障碍。比如,你占出某一爻,爻辞告诉我们,这是凶,或者有悔,这是爻象,是现象,但是我们可以凭着自己的智慧从这险象中转出来,这就是形而上天地中,有回旋性,也就是可转化性。所以,易理的形而上是活的,是抽象又具体的,是无思又有感应的。

我对《易经》的理解,也就是说,并非百分之百都解得通,仍有百分之五的地方,我自己也有疑问,我可以选择《易经》中最好的来解释,但自己仍然感觉不满意。就是这百分之五的地方,我每次读《易经》,每年教《易经》,都会有新的看法。这不只是说我对《易经》的创意,而是说我的看法、我自己的思想经验,与《易经》产生了激荡与回应,而把我的思想中许多东西释放出来。这百分之五的问题,是易象中最危险的地方,也就是最重要的地方,是我们的模式。为什么讲了蒙卦之后,要讲需,需就是教人如何求需,教人如何"濡",濡染你的德性,教育是百年的工作,等待之重要可见一斑。

讲完这篇文字的要点之后,我又写了几条对需卦的看法。我 说本卦主要的意思, 在等待, 但等待并非空等, 而是有所需。"需" 在身体上就是物质,在心灵上就是精神。"需",并不是浅薄的、 低劣的需要, 而是能濡染我们的精神, 修养我们的德行。第二, 在等待中,内卦三根爻,说明了充实而有光辉,可见等待并非痴 痴地等, 而是内部有充实而完成的意思。第三, 本卦的等待, 并 非坐在那里等, 而是要一步步走着等。这是我当时写下的感想。 现在回过头说我自己,我自己到了美国来,就是第四爻。前面三 根都是阳、就是我在中国台湾地区时很好、拿了博士、做了系主 任, 也写了好几本书, 这三根爻很充实了。但为什么到了第四 爻有这个转变? 有学生问我, 为什么到美国来, 在台湾不是很好 吗?很多人知道你,买你的书,到美国来,在一个小研究所讲课, 一个班只有十几个, 甚至五六个学生听你的课, 没有人知道你, 为什么不回去?我就回答了,你们看过我那篇文章——《易经与 孔子》, 如果我现在还在台湾, 四十年了, 我在台湾的发展, 还 是一个模型的发展,只是一个走学术的路子,我对《易经》如果 有注解的话,也就是把考据加上儒家的注解,加以融合。就像我 那位很有名的同学,四十五年来写《易经》的注解写到现在,大 概也快完成了, 他是旁征博引, 这是他的研究方法。如果我还在 台湾, 走学术的路子, 这就是一条规定好的路子。不然我还有一 条路,年轻时我在大学写了两本散文集——《人与路》《人与桥》, 当时在报纸上发表,影响挺大。这两本书讲哲学与人的生命,很 多中学老师买去做中学生的教材。这是因为我在师范大学文学系, 所以可以往哲学、文学的方向去发展。如果在台湾,我不走学术 的路,我还可以走文学的路,那我可能要改行,这是一个转变。 这个转变出来,是不是我要再写一本散文集呢?我不敢讲。因为 我那两本书,是大学二三年级时写的,那时很有灵感,现在我再 看,觉得自己写不出来了,因为我现在的思维是一板一眼,很有 逻辑,不像那时候意气风发、很有激情。所以这条路走不走得通, 还是个问题。我在台湾,只有这两条路子。

到了美国来则不然,到了美国后我开辟了另一条路,因为我 在整体学研究所, 所里几乎都是心理学的系, 我的学生大半是心 理学的学生,虽然我教老庄、禅宗,教中国哲学史,教《易经》, 但是这些心理学的学生,会提出很多问题,逼着我去反思,把中 国哲学和心理学结合在一起。这条路对我来说是新路子,在台湾 我很多研究哲学的朋友也都没有走过这个路子。因为在台湾,哲 学和心理学这两个学科是互不往来的, 甚至互相批评; 心理学的 学者批评哲学没有用,说谈那些观念的游戏没有用;哲学学者则 批评心理学太肤浅。现在很多搞哲学的,尤其是西方哲学,讲的 东西人家听不懂。这不仅是我们中国的心理学家的批评, 在西方 也有很多文学家挖苦研究哲学的人。我记得有个例子,是谁说的 我忘了,说哲学就是这些学者把眼睛蒙起来,在一个黑暗的、没 有猫的房间里,去抓一只猫。这话很切实。因为西方哲学一开始 就是研究宇宙人生的真理。但两三千年来, 你看西方的哲学, 有 没有研究出一个真理来?没有。他们都在讲认识论,讲研究方法。 就像捕鱼,他们拼命在织网,把网织得很漂亮,有金丝银丝,却 忘了捕鱼本身。知识论很丰富, 忘了真理。这是西方哲学的毛病。 中国哲学近百年来,就走西方哲学的路子,把中国哲学也讲得让

人家听不懂。到美国来,我受到了挑战,出血,心理学的学生听 了我讲的中国哲学史课程,就抓住我要问我问题,我就反思,因 为我认为这些学生的问题很重要,我只有返回去看中国哲学是怎 么解决这些问题的。所以我最近写了几本书,《哲学与人生》《整\_ 体哲学与人生》,都是将中国哲学和心理学放到一起讲的。在这 条路的一开始, 我跟那些学生说, 西方哲学是 thinking, 在脑子 里面想; 而中国哲学是 thinking in your mind, 是在心里面想, 是 温暖的。这是我当时的看法。二三十年以来,我逐步走上了这条 路,后来写了一本《心与我——整体生命心理学》。如果在台湾, 我不知道整体学是什么,我也不会了解心理学,更不要说知道整 体生命心理学, 也不会用转化, 因为在台湾我从没有用过转化, 虽然庄子讲化,但没有"转化"这两个字,而现在我给诸位讲 课, 讲应变学, 就是把"转化"二字拿来应用。这种看法, 这 种做法,在台湾根本没有,不可能走上这条路的。这就是说到 了六四,我进入了危险,文化的冲击,语言的困境,各种问题, 使我出了血, 出了血就有了亲身的体验。以前的《易经》在台 湾都是文字的, 我要找《易经》的注解, 都是文字的。到了美 国,这套东西要被迫丢掉,逼着我从自己的体验里面去找到答 案。所以,流血。后来我又想到,流血的重要,当然不是流血 而死了,"出自穴",从危险的地方跑出来,流血。我们一般人知 道,身上长个疖子,要把它划破,将脓血挤掉——流血是一种治 **疗方法。这就是我对六四这一爻的看法,是我的个人体验。我把** 《易经》回归到内心,《易经》不是一个外在的解释、外在的考证, 而是活泼泼的心上的功夫。



九五。需于酒食, 贞吉。

现在看九五。"需于酒食",酒食是象征,代表目的,是说等待、需求达到了目的。"贞",把握正道,即诚。九五是诚,把握你的诚。达到目的之后,还要把握诚,利用你已经达到的东西,以诚待之。



上六。入于穴,有不速之客三人来,敬之终吉。

上六是坎卦的最高处,也是最危险的。"入于穴",坎卦就是穴,是陷阱,是坑,掉进去了怎么办? "有不速之客三人来",这三个人指什么呢?如果从象来讲,就是前面的三个爻——初爻、二爻、三爻。这三根爻来了,"不速之客"来了,怎么对付它?以敬来对付它。"敬"字在儒家的体系里很重要。《论语》里孔子一再强调"敬其事",做任何事,要存诚敬之心,诚和敬是可以相通而用的。我曾在我的书里写过一个故事,是关于程伊川(程颐)的。有一天他在船上,突然大风来了,船颠簸得很厉害,别人都非常恐慌,只有程伊川在那里打坐,后来别人问他为什么这样镇定,他说打坐时,心里存了一个"敬"字。我讲过,宋明理学的打坐,不像禅宗所说的"无我",理学家只存两个字:一个是"诚",一个是"敬"。诚是对自己来讲,敬是对外面来讲,就像需卦九五得到了酒食,跟别人共享。敬是敬酒,达到需求后要跟人共享,才会"终吉"。举例来说,你创办的事业,到了这一爻,

需求最高,也就是事业达到了最高峰,赚了很多钱,这时你要敬之,要把你所满足的需求、所得到的东西,跟人共享,不要一个人独享,利己的同时,也要利他。不要独善其身,而要兼善天下,这就是敬的意思。

最后,我做一下总结,不一定是讲需求,而是这一卦可以用 的各方面。

第一爻, 要有恒心。

第二爻, 要有耐心。

第三爻,不要自己陷进去,掉到泥沼里。

第四爻,要面对险,去解决,不要逃避。

第五爻,把握正道。

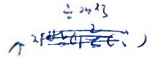
第六爻, 要与人共享。

这是需的六个做法。大家追求需,你有你的需求,我有我的需求,需求达不到平衡就有冲突,于是便有了讼。

## 讼卦(≣)第六



扫一扫, 进入课程



"讼"字,言之于公,是在公众的地方讲话,把问题公开, 所以是诉讼、打官司。讼卦内卦是坎,外卦是乾,和前面的需卦 互为综卦,需卦是乾在下、坎在上,讼卦则是坎在下、乾在上。 六十四卦里面,有八个卦是自综,譬如乾、坤二卦,倒过来还是 乾、坤。这八个卦,上下倒过来还是同一个卦,可以和下一卦两 两之间互变,阳变阴、阴变阳,成为对方。除了乾、坤之外,还 有颐卦、大过卦、坎卦、离卦、中孚卦、小过卦六卦。

倒过来的卦,有时候和前面的卦意思相连。像前面的需卦讲得不到满足,就要打官司,要诉讼。为什么这六根爻有讼的象征呢?上卦乾,天,是往上走;下卦坎,水是往下流,天和水不相和,阳和阴不相遇,背道而驰,意见不同,自然会起官司。这是一个象。另外一个象则是里面的坎是危险,外面的乾表现很强硬,这就是争斗打官司的象征。外强内险,这也是打官司的原因。

这两个卦叠起来,产生讼。讼一般来说是官司诉讼。孔子对官司一事就有看法,他说:"听讼,吾犹人也。"(《论语·颜渊》)意思是说,听别人的官司诉讼,我和别人没什么差别。但孔子接着说:"必也,使无讼乎?"重要的是,使大家不要有诉讼,不要有官司。所以孔子强调用道德来解决问题,不要由法庭来解决。

孔子自认为,他断案不会比法庭庭长高明多少,他的高明是以道德来解决问题。可见,讼不是一个好事情,是负面的。那文王为什么写讼呢?文王后来做了周朝的君主,旁边的小国家遇到什么争执都跑去找文王仲裁,让文王来替他们解决。《史记·周本纪》记载:"西伯阴行善,诸侯皆来决平。于是虞、芮之人有狱不能决,乃如周。入界,耕者皆让畔,民俗皆让长。虞、芮之人未见西伯,皆惭,相谓曰:'吾所争,周人所耻,何往为,祇取辱耳。'遂还,俱让而去。诸侯闻之,曰'西伯盖受命之君'。"从这个记载可以看出,当时文王会帮周围的小国家解决"讼"的问题。

讼卦除了官司,也可以引申为意见不合,这个范围就比较广了。夫妻之间意见不合,也是讼,不一定是要到法院打离婚官司。 现在有些电视节目帮家庭解决婚姻问题,也是讼。再往大一点说, 讼是我们的观念、意识,即所谓的意识形态,这个就非常广了, 宗教、国族的意识形态都属于讼。

公。有孚,窒,惕中吉,终凶。利见大人, 不利涉大川。

卦辞第一个就是"有孚",要有诚意。这一卦里没有"元亨利贞"的任何一字,可想而知,这一卦不是完美的,是有缺陷的,是不得已的。所以,第一要有诚。但是"孚"这个诚,被窒息了,才有讼。"惕中吉","中"是指内心,就卦来讲,第二爻是内卦之中,第五爻是外卦之中,这两根爻都是阳爻,都代表诚。第二爻的诚,也许是指诉讼者的诚,自己要有诚;第五爻的诚,是指法官,主事者的诚。诚一方面是内心,同时也是要求法官执法要

诚。内心如诚,则吉。"终凶",如果一直坚持诉讼到最后,有凶。 "利见大人",大人就是九五,如果碰到一个好的法官、好的执法 者,以诚待人,以诚来宣判,则利。"不利涉大川",内卦是坎, 代表大川,有危险,不利于去冒险。



初六。不永所事, 小有言, 终吉。

初六是阴爻,位不当,所以有讼。"不永所事",所做的那些事,遭受阻碍,受到了人家的破坏,不能永远坚持。"小有言",就是有别人的批评,有不同的意见和看法。"小"就是稍微,稍微有别人的闲话、批评、抗议。这是诉讼的开始。为什么"终吉"呢?是从象来说的,因为初六和九四,一阴一阳,虽然位不对,但有感应,故吉。

也就是说,一开始的时候,碰到意见不同的人对你批评,没有关系,不要看得太重,意见不同,对你来说也是一种反省的机会。我在讲"应变"时提到,当你开始听到逆耳之言,首先要去了解他为什么批评;第二要反省自己,是不是正如他批评的有错误,这就是诚;第三,你要采纳那些善意的批评而懂得转化。所以,这一爻,讲的就是意见不同、小争执,没有关系,反而能让你们互相更加了解。夫妻间从来没有争执,反而是问题。我讲一个真实的例子,我以前上学的大学,有一个文学系的女老师,非常有才华,会讲话,她的先生是体育系的教授,什么都顺着她。后来这位女老师要离婚,理由是,他什么都顺着她,生活没有趣味。可见,生活中有一点小摩擦没有关系,初爻开始时有点儿小